Kronik Kristeligt Dagblad, 26. sept. 2025

(KD-overskrift: >Skal man tilhere en religion for at kunne studere den?”)

Religionsvidenskab ud af Europa, men hvorhen?

Er der for mange hvide forskere? Hvor er det Globale Syd? Er det pé tide for

religionsforskningen at komme ud af Europa?

Der var lagt i kakkelovnen til den stortanlagte konference for International Association for
the History of Religions (IAHR) i Krakow under temaet Out of Europe. 1300 deltagere, en
hel uge fyldt med panels, diskussioner, taler og korridorsnak. Ren mangfoldighed med en

kakofoni af fortolkninger af religion (som postmodernister helst s@tter 1 anforselstegn).

IAHR er den eneste internationale faglige forening, der har religion som primert fokus og
som samtidig insisterer pa at vere ikke-religios. Det er med samme &nd, den universitere
religionsvidenskab og gymnasiernes religionsundervisning bedrives i Danmark. Det er
bestemt ikke naturligt. De fleste steder i verden har man religios viden(skab), ikke

religionsvidenskab.

For kan og ber man med kritisk videnskabelige analyser undersege noget, der er sa abstrakt
og helligt? Er religion ikke netop sé farlig, at den ber temmes og doseres i passende
mangder af religiose forvaltere? Udlegninger af religion, der ikke har passet ind i geengse
religiose fortellinger, har gennem historien varet medt med forbud. Blasfemi eller bare

religionskritik har fremkaldt (deds)straf.

Den moderne religionsvidenskab har ligesom dens nare fagfelle, moderne teologi,
europaiske redder med staerk inspiration fra oplysningstidens ideer og videnskabelige idealer.
Religionsvidenskaben har desuden fremhavet sin uathengighed af religiose autoriteter; den
star ikke til ansvar for kirke eller tempel, praest, imam eller munk. Den bedriver videnskab om

religion og er ikke 1 lommen pa religiose eller politiske interesser.

Naivt og utidssvarende? Ja, siger kritikerne, og unyttig. Politikeres globale iver efter at
relevansliggere humaniora - for hvad skal man med dannelse? — har fort til mange lukninger
af ogsa religionsvidenskabelige afdelinger. Mange muslimske lande tolererer ikke sekuler
videnskab om religion, og Trump-administrationen har 1 sin iver efter at genskrive

virkeligheden forbudt ogsé religionsvidenskabelig faglitteratur. For religion er betendt.



Men ogsa ’indefra’ lyder der kritiske stemmer. Religionsvidenskaben er, lyder kritikken, alt
for hvid og eurocentrisk, og med teorier baseret pa protestantisk kristendom. Findes religion
overhovedet udenfor vores egen partikulaere horisont? Det spurgte allerede kritiske stemmer
fra den postkoloniale teori for artier siden. Men endnu mere hardcore kritik kommer fra den
nye ’dekoloniale vending’. Den gér skridtet videre og siger, at religionsvidenskab (og teologi)
ligesom al anden videnskab er baseret pa racisme, kolonialisme og ’hvidt overherredemme’.
Den docerer, at man skal gore noget ved den vidensimperialisme, forskere som

kolonialismens stuepiger angiveligt stadig reprasenterer.

Herunder med helt andre teoretiske og metodiske boller i suppen. Ikke mindst ses
armslaengdeprincippet med forskerens blik udefra som problematisk og dybest set
kolonialistisk. *Intet om os, uden os’ et er dekolonialt mantra, der laegger op til samarbejde
med stemmerne indefra; de religiose, de andre kulturer. Faktisk, har nogle papeget, er

det ’epistemologisk vold’ overhovedet at anleegge analyser udefra, der ikke harmonerer med

de subjektivt oplevede erfaringer indefra.

En sddan vidensmoral baseret pa religigsitet, race, kon eller seksualitet harmonerer med
nutidens idealer om identitetsbaseret autenticitet: jeg er, derfor ved jeg! Det er da ogsa blevet
kutyme for nogle at bekende identitetskuler (’jeg er sort/ lesbisk/buddhist/veganer/shaman
etc.”) som pas til at blive stemplet som autentisk insider med autoritet til at bedrive sand
forskning. At hive forskeren ind fra outsiderpositionen er ikke bare i trdd med andre trends
indenfor moderne humanistisk videnskab. Det laegger ogsé op til aktivisme og omkalfatring

af hele systemet.

I USA har universitetsverdenen i flere ar haft praeg af en identitetspolitisk kampplads med
begreber som social justice, DEI (diversity, equity, inclusion), affirmative action og cancel
culture som moralsk kompas og middel til ideologisk aktivisme stadfastet 1 bade
forskningsartikler og til konferencer. Tidsskrifter har moralske retningslinjer, der leegger lag
pa idealer om fri forskning. Faglige foreninger og konferencer har stadfastet deres politiske
stasteder med reference til Black Lives Matter og anti-racisme. Forskere og undervisere er
blevet fyret, cancelled eller udskammet, hvis de har vovet at ytre sig om emner, som ikke
harmonerer med visse miljoers mainstream-orientering, der skiller farene fra bukkene. Jeg
har selv oplevet at blive forsegt *canclet’ til netop denne konference efter en hadsk

anmeldelse af min bog, som kritisk diskuterer dekoloniseringens dogmer.



Den amerikanske kulturkrig er blevet global, ogsé i akademiet. Men tendensen til at
disciplinere religionskritik og kontrollere fortellinger om religion er naturligvis ikke isoleret
til USA. Den Islamiske Samarbejdsorganisation (OIC) har i arevis agiteret for at
kriminalisere islamkritik og fremstille islamofobi som terrorisme. Indiske nationalister har
haft held med at fa fyret ikke-indere fra forskningsprojekter med begrundelsen, at de var
ikke-hinduer. Lignende retorik har fundet genklang 1 visse akademiske og politiske kredse,
hvor kritik af religion strategisk stemples med racisme-, islomofobi- eller white supremacy-

kortet. Nogle vil gerne eje religion, og have retten til at forstd og reprasentere den.

Til TAHR-konferencen var der pd ingen méde en revolutioner stemning. S& vidt vides var der
ingen buh-réb, rddne tomater eller offentlige udskamninger. Udover foredrag, panels og
diskussioner om religionernes spraglede univers, var der i forhold til tidligere konferencer til
gengald mere fokus pa afkolonisering og globalisering. Er det tid til at komme helt ud af

Europa?

Tim Jensen, prasident og tidligere generalsekretaer i IAHR, gav sit lettere skeptiske besyv
med i egen aftraedelsestale efter mange ar pa posten. Der er hab om at fortsatte den stolte
tradition, javel, men ogsa bekymrende revner i samherigheden. Bdde hos den stadigt mindre
flaj, der vil have mejslet videnskabeligheden i sten. Og hos det stigende antal
religionsforskere, der vil have markante forandringer tilpasset en ny verdensorden, hvor
Vesten og den hvide mand ikke leengere er berettiget til serstatus og enerum. Men ogsa en
religionsvidenskab, hvor sekulere armslaengdeprincipper bliver set skavt til.

Hvor ’europzeisk’ bliver identisk med ’kolonialistisk’.

Religion er ikke pd vej vk 1 store dele af verden. Tvartimod, religion spiller stadig en stor
rolle for mennesker og kulturer i alle kontinenter, ogsa som brik 1 politiske spil og aktuelle
brendpunkter. Religion er et alt for alvorligt emne til ikke at have stor fokus pd. Religion er
samtidig for vigtigt at overlade kun til religionerne selv og de fortellinger, som politiske

instrumentalister og identitetspolitiske aktivister gerne markedsforer.

Naturligvis skal ogsa religionsvidenskaben vere ’relevant’ og meget mere global. Men det
kan blive en dyr gvelse at smide barnet ud med badevandet. I dag mere end nogensinde er der
brug for religionsvidenskabelig viden om religion. Det gaelder pd universiteter, men ogsa i
skoler og gymnasier, hvor religion sammen med andre ’farlige’ emner kan vaere en nedvendig

udfordring at undervise i. Hvis dét er europisk, er det helt inden for den faglige skive.



Jorn Borup

Lektor, Afdeling for Religionsvidenskab, Aarhus Universitet



	Kronik Kristeligt Dagblad, 26. sept. 2025
	(KD-overskrift: ’Skal man tilhøre en religion for at kunne studere den?’)

